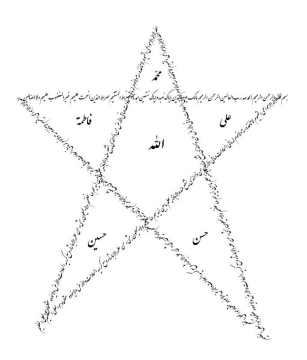
#### فصل أوّل كتاب

# التبيين الشريف القوية

في إمناح هياكل الرُّؤية



در تفسیر باب ۱ از واحد ۱ بیان فارسی

وحيد أزل

### لا إله إلّا الله حقًّا حقًّا

## بِسم الله السُّبوح القدّوس

تسبيح و تقديس تحميد و تهليل تكبير و تعظيم بركينونيت أبسط أقدس أعزّ أمجد أسلط مالك المُلكان لما كان وما يمكن لايق بوده و هست كه به إستقلال إستجلال ذات أقدس أزلى خود منزه بوده از كون و مكان و به إسترفاع إمتناع وجود لم يزل ولا یزالی خود در علو تعزز عظمت جلالی خود متعالی بوده و هست از ادوان و اكوان نيستى و هستى نشناخه است او را هيچ شيىء به حقّ شناختن وممكن نیست که بشناسد او را شیء حقّ شناختن چنانکه شیئیت هر شیء از آیات إسم و صفت حيّات او در خلقت او متحتى گرديده و از آيات إسم و صفت ممیت او متمیت به موت و فانی از حیّات در هر آنی گشته او است که باقی الأبقى ببقاء وجود خود مستبقاء بوده به هويت ديمومي سرمدي خود و او است كه از أزل تا به أبد در ذاتيت وجود مطلق خود أصمد الصّامد بوده و هست و خواهد بود در ساحت كبريائي قِدميّت كينونيت أقدس أزلى خود و چون كامه أ وجود مستعمل گردید بدان که جوهر ِ وجود ِ وجودیت عابد العبید و ممحو الأمحاء بوده و هست و خواهد بود از أوّل لا أوّل إلى آخر لا آخر مقابل جلوه ا يك آيهٔ نور از تجلّي جلاليت أحديّت او زيراكه جوهريت ِ وجوديت ِ وجود لم

الشِّريف

بزل ولا بزال در وجود وجودیت و جوهریت خود مربوب بوده و هست و خواهد بود در حقیقت ربوبیّت او و او است که دلالت نکرده و نمی کند إلّا به مطلقیت إطلاقات منزّه و متعالى مطلقهٔ خود و او است كه متبهى نگشته و نمى گردد به صفت بهاء إلّا در مقام واحديت در حين تجلّى به عوالم مادون خود و او است که ما فوق الفوق و ما وراء الوراء از كلّ أساء و صفات بوده و هست و خواهد بود لكن او است كه آثار توحيد خود را هم از صُقع أحديت و هم واحديت به خلق خود معرفی نفرموده إلا در مسير معرفت أساء و صفات خود در محض عبودیت عباد او در مراحل سیر و سلوك به سوی اعماق خود چنانکه كل أسهاء و صفات فی کل حین وکل شأن مستدلات به یگانگی او بوده و هستند و خواهند بود إذ او است فاطر و مبدع كلّ أساء و صفات كه متفيض به فيض او و متجلى از تجلّی او گردیده و هستند و خواهند بود و او است که هر اِسم و صفتی را خلق فرموده در حدود زوایا نِسبی در تشخصات ماورائی خود لِأجل عرفان حقیقت جامع الاجمع خود چون او است که کل أساء و صفات اقرار کردهاند نزد او مثل نفس واحد از أوّل لا أوّل إلى آخر لا آخر به نيستي خود و هستي او اين است وصف حقائق أساء و صفات چون أساء و صفات از بحر لا نهايي در عماء واحدیت او مُنوَجِد گردیدهاند و آن أوّلین مقام کثرت است و ذات أقدس أزلى واحد بلا عدد و أحد بلا رقم لم يزل ولا يزال بوده و هست و خواهد بود هو الأوّل بِلا أوّلية وجعل دون شيء كلّ الأوائل بِأشعات الاختام لِأوّليتهم بهم وفيهم وعليهم وهو الآخر بِلا آخرية وصنع دون شيء كلّ الأواخر بِسطعات

المختومات لِآخريتهم بهم وفيهم وعليهم هو الظاهر بِلا ظاهرية وخلق كلّ الظواهر دون شيء بِأضواء المرآيا لِظاهريتهم بهم وفيهم وعليهم وهو الباطن بِلا بطونية وبَدَعَ كلُّ البواطن دون شيء بِلوائح الاستار لِباطنيتهم بِهم وفيهم وعليهم إنَّ بِالحقُّ انَّه لهو الذي كان كنرًا مخفيًا ولم يزل ولا يزال مِن أحديته أقام الأسهاء والصّفات على العماء واحديته وتجلّى على العالمين بهم مِن أزليته بِنقطة مشيّئته لِيُعرف كلّشيء كَنفس الواحد بِانّه هو شجرة الحقيقة الّتي هي لا إله إلّا هو وكلّشيء هالك إلّا نُورهُ و سخن از هيچ إسم و صفت إلهي محتمل نمي باشد إلّا در سخن از آنچِه كه حامل و مرآت بحت این أساء و صفات بوده و هست که آن نقطهٔ مشیّت إلهی می باشد وفي كلّ حين وكلّ شأن وكلّ نعت وكلّ وصف منحصرًا موصوف به اين إسم و صفت نور بوده و هست و همچنین خواهد بود زیرا که در علم عدد نور با نفس الله مطابق ومقترن مي باشد يعني ٢٥٦ و مراد از نفس الله و حتّى كامهُ الله مظهر مشيّت او است و نه ذات أقدس كبريائي أزلى متعالى عزّ تنزيهه وجلّ متأعلائيته و این است یك معنی بر نور مِن نور في نور إلى نور على نور يهدي الله بِنوره مَن يشاء ويرفعن الله لِنوره مَن يُريد و ببين چنانكه در اينجا به شش مراتب نورانی إشاره شده بدان که شش عدد واو است و همچنین زوایا مسدس باطن هیکل مخمس و این إشارهای می باشد در صُفع اِسم و صفت نور به اِسم الله الباطن يس دقّةً ودقيقةً ملتفت و مُعرف شو به اين تمييز واضح در عرفان حقّ و سيركن آفاق و انفس را با ذكر الله أعظم حتى يتبيّن عليك حقيقة البيان وتصل إلى مقام الفؤاد الّتي هي المقام يساوي بِالوجود ومشيئة الأوّلية لا إله إلّا هو كلّشيء

إليه يرجعون وإنمّا البهاء بِأبهائه البهي مِن الله المتعالى على شجرة البيان وأدلاء البيان وغرة البيان في كلّ شأن وقبل شأن وبعد شأن بالعزّة والجلال ثُمّ بالعظمة والجمال ثُمّ بالقدرة والكال ثُمّ بالشّرف والسّلطان ثُمّ بالمُلك والعلاء وثُمّ السّناء مِن الله على مؤمنين بالبيان والشّهداء لِلبيان في كلّ حين وقبل حين وبعد حين ثُمّ المجد مِن الله على المُرسلين والنّبيين والاولياء والوارثين بِالحقّ مِن قبل في كلّ نعت وقبل نعت وبعد نعت ثُمّ الاشادة مِن الله على الصّادقين في كلّ وقت وقبل وقت وبعد وقت ثُمّ اللطف مِن الله على الرّاسخين في كلّ عصر وقبل عصر و بعد عصر ثُمَّ اللمعة مِن الله على الصّالحين في كلّ زمن وقبل زمن و بعد زمن وثُمّ الهبّة مِن الله على الابرياء في كلّ فصل وقبل فصل وبعد فصل و چون ذكرى شد در در رابطه با صفت بهاء بدان که این صفت إلهی از صفات اعلی حق می باشد که متعلق و مقترن به فیض و تجلّی أوّل است که در إصطلاح بیان بعنوان مشیّت أوّلیه مشخص شده و در باب ۱۵ از واحد ۳ بیان فارسی نقطهٔ اُولی فرموده است جلّ واعلى قوله كه ظهور الله در هر ظهور كه مراد از مشيّت أَوَّلِيهُ بَاشِد بَهَاءَ الله بوده و هست كه كلُّ شيء نزد بهاء او لا شيء بوده و هستند و بدان که این نکته فقط تلویجی و مجازی نبوده و نیست چنانکه مشیت أوليه در نهاد ما ورائي خود وهرچند كه خود بالنسبت مخلوقي مي باشد از جانب خالقی بالاتر از خود یعنی ذات أقدس أزلی در حقیقت أمر مشیّت أوّلیه خالق و فاطر كلّ أشياء مي باشد در عوالم مادونها كما قال المعصوم عليه السّلام في كلّ حين وكلّ شأن بِأن خَلَقَ اللَّهُ الْمَشِيئَةَ بِنَفْسِهَا ثُمَّ خَلَقَ الْأَشْيَاءَ بِالْمَشِيئَةِ ثمرة علم

ابن عرفان ابن است چنانکه اصول شیئیت هر شیء مِن حین ورود إلى الوجود حتى حين خروجها إلى لا وجود محتاج تام به بخشش وجود از بهاء رحمت او دارد یعنی شیئیت آن شیء دائم مقترن و مترابط به إرادهٔ او بر هستی یا نیستی شيئيت آن شيء مي باشد مِن حين إلى حين پس شيئيت آن شيء و كل أشياء متداوم و بدون توقف مقترن و مترابط به بهاء رحمت او می باشند فی کل حین وقبل حین وبعد حین چون بِدون او کل اَشیاء در عوالم مادون او در حقائق نهاد و جوهریت خود معدوم ولا شیء می باشند خصوصًا مِن قبل وجودهم و بعد وفاتهم مِن الوجود چونکه هیچ شییء استدامت واستمراری بر وجود شیئیت خود ندارد و قابل و قادر نیست در استمرار استدامت شیئیت وجود خود را إلّا بتوسط بخشش بهاء وجود از سوی او چون او است که بر شیئیت هر شیء تسلط محض دارد و خواهد داشت لأنّ كلّ أشياء ليس لديهم المادة المتفاعلة والرّكيزة اخرى غير المشيئة الأولية أولئك الّذين لم يذقوا الوجود أبدًا يس نزد بهاء او لا شیء بوده و هستند زیرا که در غیاب و عدم هم استمرار استدامت و هم استقامت مداوم بر جوهریت خود کل آشیاء هم در فرد و هم در جمع مقابل مشیّت أوّلیه در حقیقت در امتناع و فقدان و حرمان و عوز و عدمیت محض بوده و هستند و خواهند بود و نزد او لا شيء مي باشند و همچنين بدان كه به این علت است که در عربی هم کامهٔ شاء و هم شیء مقارن با کامهٔ شأو می باشند که به مفهوم غایت حدی یا حد اکثری یا حتی میزان و حد مدتی یا هدف کاملهٔ چیزی می باشد و بعضی حتی در این توافق می باشند و گویند که هر جُفت این

کلمات شاء و شیء مشترگا از یك مصدر واحده سرچشمه نشأت گرفتهاند و بر این أدله یك معنیی میان معانی بر مشیّت آشكار می شود چون مشیّت آنچه می باشد که شیء یا شییء و اَشیاء و شیئیت را ایجاد می کند و چون این پس به جز مشیّت أوّلیه در واقع شیء به هیچ چیز دیگری نتوان گفت حتی و إن کان مجازيًا بلفظ و بر ابن همچنين جز بمُوجِد إيجاد صفت وجود را هم نتوان بر هيچ شييء إلّا به واجد وجود نسبت و توصيف داد كه آن مشيّت أوّليه است و مانح و واهب کل صُور پس بر این و بر خلاف قول بعضی از فلاسفه نه وجود اصیل است و نه ماهیت بل کل اِصالتها از دو اِصالت حیات و نور سرچشمه گرفته اند چون جوهر محرّك كلّ أشياء حيّات و نور ما لا نهاى إلهي مي باشد يس كلّ أشياء مظاهر آيات دو إسم و صفت حيّ و نور مي باشند چنانچه اصالت شیئیت کل اَشیاء در ذرّات آنان حیات و نور بوده و هست و در محل عالم ما ورائی ذرّات نورانی که عالم جبروت است تشخص و انفکاک ذرّات اشیاء از هم در پیوندی اُصول حیات با نور تحقق می گیرد و آن شیئیت های ممکنات بتعیین و تعیّن شیئیّت إختصاصی مختص به خود در عالم میثاق أوّل در محل تقدیر لا نهای متقدر می شوند و بعد متعین می گردند در عالم اظلّه النّور و أشباح یعنی عالم عظموت که موقعهٔ فرق و جمع روحانیات أشیاء می باشد و محل تقدیر نفی و إثبات تعینات چون دوزخ و فردوس بعد از موت در این عالم ما ورائی قرار می گیرد و از منظری این کلام دلالت بر حقیقت عیان ثابته یا مُثول و صُور افلاطونیه و اُمهات اشراقیه و حتی از منظری حرکت جوهری به قول ملا صدرا

می باشد چون اوّلین حرکت در ترکیب جوهریت ذرّات اشیاء در همین پیوندی حیات با نور می باشد در عالم أُلست جبروتی و ذرّات نورانی که عالم میثاق أوّل است و بدان که از مکان ساء لاهوت إسم الله الحي فاعل الفعّال مي باشد و إسم الله النُّور مفعول المنفعل در أرض لاهوت و در عالم جبروت إسم الله النُّور فاعل الفعّال مي گردد بر كلّ جوهريات ذرّات اشياء و كائنات بتحرّك و حمايت إسم الله الحي از عالم لاهوت الّذي يتعكس ويتجلّى حقيقته أيضًا في نفس الوقت أدناه ومِن خلال جميع الأساء والصفات الإلهية الاخرى و عالم جبروت عالم ذرّات نورانی و عقول مجرّده و مکان ملائکهٔ کروبیون می باشد و همچنین محل یوم أُلستْ و بر اين أمَّهُ هُدى عليهم انوار الله إسم آن را عالم ميثاق أوّل گذاشتهاند لكن ببين چگونه در علم حروف عدد شيء هست ٣١١ و عدد مرآة الله هست ٣١٢ و نظر كن و مشاهد باش بر اين حقيقت كه ما بين شيء و مرآة الله كه تجلّى مشيّت اوّليه و شجرهٔ أولى بوده و هست فقط يك عدد واحده در فاصله است فَإِفْهم ومثلما يكفى هذا كَحقيقة فيا يتعلق بِالحفاظ على العالم السُّفلي بِواسطة العالم العلوي فَهذا المبدأ كافٍ في العالم السُّفلي لِلبشر أنفسهم فيها يتعلق بِالنُّطاق والمرآيا والمصطفين الّذين يظهرون إليهم بِأمرالله مِن دؤرة إلى دؤرة وفي كلّ الاكوار بِما لا نهاية وهذه هي ظهورات بلا توقف لِمشيئة الأولى بأن يك شمس زياده نبوده ونيست المشيئة الأولية التي تجلَّتْ في كثائر الهياكل الإنسانية مِن دؤر إلى دؤر في كؤر إلى كؤر بِما لا متناهية لا إله إلّا هو كلّ شيء هالك إلّا وجهه يس همينطور که فهمیدی که یك معنی بر مشیّت یعنی ایجاد کننده و او است بحت وجود پس

بدان که در إلهیات استعمال از کامهٔ وجود و هرچه وآنچه که متعلق به حقیقت آن كلمه دارد بالحقّ اطلاق به مشيّت أوّليه داشته و نه به ذات أقدس أزلى چون مشيّت أوّليه مى باشد كه بسيط الحقيقة الّذي هو كلّ أشياء لكن ليس أي واحد مِنهم بوده و هست و نه ذات أقدس تعالى و نظر به اين كه مؤلف نقطة الكاف حاجي ميرزا جاني كاشاني البهاء عليه مِن ربِّهِ خوب به اين نكته ظريف و لطيف إشاره فرموده در أوائل كتاب خود در آنجاى كه ميگويد أوّل الجود هو الوجود والوجود هو المعلوم والمعلوم هو نفس العلم والعلم هو المشيئة والمشيئة هو المُحبّة و ببین ای ناظر چگونه به پنج مراتب نشوء و تطور و تقدم در ظهور مشيّت أوّليه إشاره كرده است جنانكه هركدام از اين مراتب با ينج زوايا ظاهرهٔ هيكل مخمّس مرتبط هستند و همچنين با عدد حرف هاء و بر ابن با إسم الله الظاهر و بدان كه در إصطلاحات فلاسفه و عرفا اين مشيّت أوّليه همآن عقل كلّى يا قلم أوّل يا اعلى و حقيقت محمّديه يا نور محمّدى مى باشد يعنى اوّلين صادرهٔ متجلّی شده و متفیض گردیده از ساحت کبرائی حقّ تعالی در عوالم لا مكان مادون عالم هاهوت يعني همينطور كه إشاره شد از مرتبهٔ عماء واحديت و از آن صُقع به عالم بعدى كه عالم لاهوت مي باشد و در إصطلاح أمَّه هُدى صلوات الله عليهم عالم لاهوت بعنوان عالم أمّ الكتاب خوانده شده كه اين عالم محل و مواقعة حقائق روحاني معصومين مي باشد عليهم افضل الصّلاة والنُور بعنوان یك نفس أزلی پس بدان كه این صفت بهاء از أوّلین انعكاسات فیض نور أعز أمجد أعظم از جهت تجلى حضرت عُظمى مى باشد جلّ وعزّ در مقام

واحدیت که از عماء لاهوت مثل یك شمس واحده می درخشد بر ساوات و أراضي آن عالم إلهي غيب متعالى وبالتالي على كلّ شيء ولِكلّ عوالم أدناه كه اين إزهار و تكشُّف و بازش و نما و تفتُّح إلهي عبارت از حقيقت مشيّت أوّليه بوده و هست و این نکته بر اصالت نور معنیی بر حدیث مشهور نتوی می باشد بأن أوّل ما خَلَقَ الله نوري و همچنين أوّلين بيت دعاء البهاء از إمام الباقر عليه السّلام كما يدعو اللهم إنّى أسألكَ مِن بهائكَ بِأبهائه وكلّ بهائكَ بهي اللهم إنّى أسألكَ بِبهائكَ كلّه زيرا كه صفت بهاء يك جنبه يا چشم اندازى مى باشد از حقیقت نور و آن در مقام أوج و ذروهٔ نورانیت و در ظهور بیان این صفت أوّل مختص به نقطه بيان بوده و هست عليه البهاء بالسّناء مِن المجد مع الأحدية واللطافة اللامعة في هوية الله كه ظهور باء بهاء بوده و هست ثاني به رجعت فاطميه يعنى حضرت فاطمه زرين تاج برغاني طاهرة زكيه قُرّة العين عليها البهاء مِن ربَّها العلي الاعلى كه ظهور هاء بهاء بوده و هست و ثالث اوَّلاً به إسم الله الأوّل يعني حضرت باب الباب و رجعت محمّديه مُلا حسين بُشرويه كه مظهر ذكر الله أكبر مي باشد و ثايناً به إسم الله الآخر و رجعت قائميه و موقعهٔ جنّتين ميم آخر ِ بِسم الله الرّحمن الرّحين و سين آخر ِ بِسم الله الأمنع الأقدس حضرت ملا محمّد على بارفروشي قدّوس كه مظهر ذكر الله أعظم مي باشد و هر جُفت ايشان ظهور ألف بهاء مي باشند عليهمًا وعلى كلّ شهدائهم الرّاسخين انوار البهاء والسّناء والمجد مِن أزل إلى أبد و رابع به ثمرهٔ آن شجرهٔ مقدّس كه ظهور همزهٔ بهاء است و پس ألف ثانی بهاء بوده و هست ارواحنا وارواح كلّشيء ما سواء فداه

چون حضرت ایشان هم رجعت قُدوسیه در مقام مرآت بیان می باشند و صراط آن در دؤر بیان و هم صراط به سوی یوم قیامت پس از منظری باب الباب و همچنین مرآت موعود حقیقی بیان بوده و هست و به همین ترتیب کل ما تبقی از مرآیا بیان که هم مرآت نقطه و هم مرآتی تعکسه جلّ واعلی می باشند و این تأویل مثالی بر همزهٔ مقطعهٔ بهاء در عالم معنا بیش از حدّ و حدود اهمیت دارد كه بِعنون الله وقوته وقدرته بعدها خواهيم گُفت و بر اين مباني مذكور هر حرف بهاء با یك ركن از چهار اركان تسبیح فاطمه و همچنین با یكی از چهار كلمات بِسم الله تعلق دارد چنانكه أوّلًا باء با تسبيح و بِسم ثانيًا هاء با تحميد و الله و ثالثًا ألف با تهليل و الأمنع و رابعًا همزه با تكبير و الأقدس و اكر سؤال شود كه چرا كامهٔ بِسم در بِسم الله الأمنع الأقدس تعلق به نقطه دارد و الله به رجعت فاطميه و الأمنع به إسم الله الأوّل و إسم الله الآخر و الأقدس به ثمرة بهيه عليهم انوار البهيات الله في صمد الصّامدين بدان كه عدد بِسم ١٠٢ مي باشد كه مطابق با عدد هیکل أوّل است و نقطه لم یزل ولایزال هیکل کلّ أوائل بوده و هست در رتبه خلق و مصوّر كلّشيء في الآفاق والأنفس لِلبيان امّا الله چنانچِه نقطه مقرر فرموده در باب ۱۰ از واحد ٥ بیان الدّوائر لِلنساء و در علم طلسات بیانی دائره تمثال كامه الله مي باشد همينطور كه هيكل تمثال كامه هو است و چون رجعت فاطميه بوده مظهر سيّدة النّساء في ظهور العوالم البيان پس اللهِ بِسم الله الأمنع الأقدس متعلق به او است در رتبة رزق وامّا الأمنع بِسم الله الأمنع الأقدس چونکه رجعت محمدیه که إسم الله الأول است و رجعت قائمیه که إسم الله

 خساسطیخ

الآخر بوده و هست ضمن أكبريت وأعظميت مقام خويش همچنين آن نيرين مظاهر غایات درجات مناعت معنوی و روحنی در آفاق و انفس ظهور بیان بوده و هستند در رتبهٔ موت همینطور که جنگ طبرسی و بعد با نزول زیاراتی توسط نقطه برای هر جُفت ایشان بر بینش و أفئدهٔ هر ذی صدقی ثابت می کند و امّا الأقدسِ بِسم الله الأمنع الأقدس كدام احدى به جز صبح أزل عليه نور الانوار مظهر تقدیس و قداست تام و بحت بوده و معروف و مشهور میان کل اصحاب آن زمان بعنوان رجعت قُدّوسيه چنانکه نقطه خطاب فرمود به ايشان بأن أنت أنا وأنا أنت پس او است كه در دؤر بياني مي باشد مظهر ذروه تقدیسات و قداسات در رجعت نقطه در مقام مرآت و بر این او است که می باشد مظهر الأقدسِ بِسم الله الأمنع الأقدس در رتبه حيّات ولاحظ ما قلناه أعلاه في الإسمين والصّفتين النُّور والحيّ بِأن كما أعلاه لِذلك أدناه و يك نكهُ آخر در مقام كشف سُبحات جلالى در وصف اسرار بِسم الله الأمنع الأقدس اين باشد چنانکه عدد بِسم الله الأمنع الأقدس که ٥٥۶ می باشد مطابق است در عدد با شجرهٔ أمجد که نیر أعظم می باشد و موعود حقیقی و در جای دیگری به این نکتهٔ عُلیا مفصل باز مراجعه خواهیم کرد انشاء الله تعالی و در فصل بعدی دوباره به اسرار بِسم الله الأمنع الأقدس مراجعه مي شود پس مخفي نماند بر ناظر این کلمات که هرچند بهاء و بهائیت اعلی است در مراحل و مراتب صفات الله واقربًا ارتباط دارد با سرشت و طبع مشيّت أوّليه امّا بدان كه بهاء وبهائيت صفت است و نه إسم و يك صفتي مي باشد مربوط به يك تابع اصلي و اساسي

| xemin#\mix

که از منظر دیگری إشارهٔ حروفی می باشد به باء بسم الله که تحت آن نقطه است و نقطه یعنی مشیّت أوّلیه که مصوّر و صادر کنندهٔ کلّشیء می باشد و از منظر بعدى اين صفت إشاره به فعل و فعّاليت أوّليه مشيّت إلهي ير مفعولات مي باشد و نه صفتی ذاتی و توصیفی از جوهریت مشیّت بِنفسا چنانچه که گفته شد آنچِه که در توصیف نهاد مشیّت است در رتبهٔ أوّل نور می باشد که هم إسم است و هم صفت چون مطابق است در عدد با نفس الله و گرچه این صفت بهاء اعلی است و میان عرفا راسخ شیعه در طول قرون از خصائل و فضائل ارشد حضرت خاتم و كلّ أهل بيت محسوب شده بوده و هست صلوات الله عليهم اجمعين في كلّ حين وقبل حين و بعد حين امّا باز مكرر گفته مي شود كه بهاء و بهائيت صفت است و نه إسم و بر طبق اين أدله بهاء إسم أعظم نبوده و نيست چنانكه از زمان حضرت أمير عليه النّور مِن الله تعالى چون نماد و تمثال إسم أعظم از نقل او است این نماد و تمثال اسم أعظم که بعضی شرف شمس بر آن گویند مشخص بوده و هست بر کل سالکین و عرفا و محققین و راسخین که آن نماد و تثال هیچ ربط مستقیمی به صفت بهاء نداشته و ندارد إلّا به طور ضمنی سواء مِن قبل إلى الآن پس آن گُراهاني كه با فتنه گرى و نفاق مداوم بر عليه بيان و غیره در طول یك قرن و نیم اخیر مسلكی ساختگی از خود مخترع فرموده اند و بهاء را إسم أعظم خواندهاند بِالحقّ به هيچ حقيقت متعاليه نرسيدهاند و به قول مولوى رضوان الله تعالى عليه في جنّة الفردوس آنان اندر خَم يك كوچه ماندهاند مقابل سیر هفت شهر عشق را از جانب بعضی از بیانین و غیره و در خاتمهٔ

مطلب این فصل بدان ناظر که هیچ روش استدلال و أدله اعلی تر از طریق علم حروف و اعداد و اقترانات نبوده و نیست زیرا که این روش روش انبیاء و اولیاء و أهل بُرهان حقائق و عرفا راسخ بوده و هست چون این علم نظم و نظام منطق حقیقی إلهی می باشد و بالاتر از هر نظم منطقی بشری موجود و علی الخصوص اعلى تر از منطق بحثى و جدلى فلاسفهٔ مشأ و أمثالهم چون اين طريق علم حروف و اعداد و اقترانات ارشدیت تام و کاملی دارد بر روشهای دیگری سواء مِن قبل وإلى الآن براى اينكه اين روش كلّ قانون الوسط المستبعد مشائي را به چالش جدى مي كشاند چون ثابت مي كند كه قانون الوسط المستبعد بسيار ضعيف و متغیر و سُست می باشد در مسیر إلهیات چه رسد در سیر وقاعه و کشفیات حقائق في سلوك إلى الله زيرا طريق علم حروف طريق ذوقي وحضوري بوده و هست چون طریقی می باشد که در ید مُحقّق و عارف واقع به این علم بإذن الله مفتاحی بر فتوح و مفتوح أقفال كلّ اسرار می باشد بلکه از منظری حتّی خود نفس إكسير مي باشد چون إستعمال دائم از اين علم گهي حجبات غيبي را مكشوف مى نمايد و مؤمن و سالك و عارف بالله را ورود مى دهد به أرض فؤاد مشاهدات انوار و تجلّیات إلهی با بصیرت تام بر أنموذجات مُثولی ما ورائی و روحانیات و ملائکه در عالم مثال و همچنین ما فوق آن که در دست مؤمن عامل عارف و صادق راسخ عابد به این علم خداوند تعالی علم ما کان و ما یکن را عنایت می فرماید در اختیار او و همچنین به کلّ عباد راستین دیگری پس بر این علت بوده و هست که نقطهٔ بیان فرمودهاند آنچه که فرمودهاند بذکر لسان

حقیقت در مقام محو الموهوم مع صحو المعلوم در باب ۱۶ از واحد ۳ بیان فارسى و اهم مِن ذلك در خصوصیت حُكم باب ١٠ از واحد ۴ جلّ ذكره الاعلى چنانچه که مباحثات فقهی یا فلسفی و حِکمی حوزوی در چهار چوب منطق ارسطوبي حركت مي نمايند با قانون الوسط المستبعد و ابن باعث وهم و موهومات و محجوبيات اشدد شده و فقدان از حقائق و وقاعهٔ إلهي و همچنين علت فاعله بر وسوسات و تعصبات جاهله و نزاعات و ارتجاعات بیهوده و بی فائدهٔ مذهبی که این در واقع حبس و مسجونیت ذهنی و عقلی و معنوی و روحانی در چاه اظلم قیروانی نفسانی می باشد و در نتائج العلل باعث گراهی محض و احتجاب اشدد بسیاری از متابعین علماء ظاهر و فقها و امثالهم و غیرهم شده و بر این دليل يس مقابل اين علم ذوقي و حضوري في سياق الإلهيات مولانا عليه الانوار برحقّ گوید که پای استدلالیان چوبین بُود و پای چوبین سخت بی تمکین بُود و همچنین صدر الدین شیرازری علیه الضیاء الله که فقها و علماء ظاهر را در این راستا علنًا بعنوان شياطين اعلان و محكوم كرده است و در خاتمهٔ اين سخن بدان که در این علم ذوقی و حضوری عدد مظهر روح می باشد وحرف مظهر نفس و یکی مثال بر اسم الله الحق می باشد و دیگری بر اسم الله النُّور و بس و دانسته شود بر ناظر ابن کلمات که این کتاب عبارت از ۱۹ فصل در تبیین و تفسیر باب ١ از واحد ١ كتاب مستطاب بيان مي باشد و مزبور مقدمه و أوّلين فصل كتاب بود و دانسته شود که مِثل فاتحهٔ قرآن کلّ بیان مطوّی و حاقی بوده و هست در حول این باب أوّل از واحد أوّل بیان و بس و بدان که شروع این کتاب التّبیین

الشّريف القوية في إمناح هياكل الرُّؤية در ١ شهر رحمت در سال ١٧٤ بديع كلّشيء بياني تحقق يافته عندما امتلكتني الملائكة والرُّوح مرة اخرى بإذن ربّهم بأمره لِكلّشيء وأشرقت أرض جسمي واجواء عقلي وبساط روحي وساء فؤادي بنور ربّي ولستُ أكذب بما رائي في قلبي وعلى اللوح فؤادى وما أكتُب على الورقات طلساتي ١٧٤ كه سالى مى باشد به عدد الله حق ولله مناهج التّبيين الشّريف القوية في كلّ شأن ويهدي الله عباده المخلصين في كلّ حين لا إله إلّا هو الرّبّ لِكلّشيء أنّه هو المرشد لِلمهتدين والهادي على صراط الله المستقيم

